
Le Village imaginaire, une thérapie médiatisée en UHSA .
1

Auteures :


Céline CAUVY 


Ergothérapeute


UHSA / CHS de Cadillac / Pôle PML


11, avenue Joseph Caussil


33410 Cadillac


celine.cauvy@ch-vauclaire.fr


Mélanie LESUEUR


Psychologue spécialisée en psychocriminologie


UHSA / CHS de Cadillac / Pôle PML


11, avenue Joseph Caussil


33410 Cadillac


Mots clés : Thérapie médiatisée- résonnance-création- repères spatio-temporels


Résumé :


L’ouverture de l’UHSA de Cadillac, un espace de soin en milieu carcéral, nous a amené 

à réfléchir autour de la rencontre avec cette population de patients-détenus. Inspiré du 

test du village, nous avons créé un groupe « Village imaginaire ».


A la création de ce projet, nous observions et restions disponibles pour répondre aux 

besoins techniques de construction. Rapidement, nous décidons de passer également par 

la matière de manière à parler le même langage. Nous venons habiter sur le village tout 

	Unité 	d’Hospitalisation	Spécialement	Aménagée1



en conservant notre place de thérapeutes. Nous répondons de manière active  par nos 2

créations. 


L’utilisation de l’argile, qui se modèle sans apprentissage, sans prérequis, et notre 

participation ont offert un espace commun, une terre d’accueil où se rencontrer en tant 

qu’individus. Leurs histoires se mettent en scène par la matière, elles ne se racontent pas 

par les mots, elles se jouent, se représentent et s’expérimentent.


Ergothérapeute et psychologue, nous exerçons sur une unité en santé mentale qui accueille 

des détenus, l’UHSA. Ce service reçoit des personnes qui ont eu recours à un agir transgressif 

pour lequel elles sont soumises au régime pénitentiaire. Nous nommerons cet agir de manière 

simplifiée par le terme « passage à l’acte ».  Nous pensons que le passage à l’acte apparait là 

où est mobilisée une question d’existence. 


Il apparait comme ce qui n’a pas de mot, ce qui est mis en jeu hors d’une élaboration interne 

du conflit, de l’impasse psychique. Le passage à l’acte est un recours impulsif à la motricité. 

Le corps de l’individu se trouve précipité dans un agir qui attaque le monde extérieur pour 

sauvegarder un monde interne à la dérive. Le passage à l’acte résulte d’une impasse et d’une 

histoire souvent complexe et peu élaborée. « Quand les mots manquent, la violence 

explose » . 
3

Le village imaginaire  offre un support, un outil, un moyen d’expression qui permette de  se 4

raconter sans les mots. Les qualités de medium malléable de l’argile, comme le décrit Milner 

et largement repris par Roussillon , en font une matière libre d’expression. C’est cette liberté 5

d’expression que nous avons souhaité offrir sur cet espace, là où le processus psychique doit 

pouvoir se déployer « sans retenue ».  
6

	Bokanowski,	Thierry.	«	Sándor	Ferenczi	et	la	clinique	des	cas	dits	«	difficiles	»	»,	Revue	française	de	2

psychanalyse,	vol.	75,	no.	2,	2011,	pp.	391-404.

	Marie-Claude	Barbin,	quand	les	mots	manquent,	la	violence	explose.3

	Le	village	imaginaire	est	à 	l’origine	un	test	d’intelligence.	Avec	le	temps,	il	a	é té 	utilisé 	comme	test	4

projectif.	C’est	de	ce	test	que	nous	nous	sommes	inspirées	pour	construire	notre	projet.

	Roussillon,	Manuel	des	médiations	thérapeutiques,	chap	2	une	mé tapsychologie	de	la	médiation	et	du	5

médium	malléable.

	Dupouey,	Laura.	«	De	« L’Antre-Jeu »	à 	« L’Entre-Je »,	perspectives	théoriques	des	groupes	thérapeutiques	6

à 	médiation	corporelle	auprès	d’adolescents	»,	Enfances	&	Psy,	vol.	76,	no.	4,	2017,	pp.	14-24.



Progressivement, se dessinent les axes d’espace et de temps, tant pour comprendre les enjeux 

d’un milieu fermé qu’une manière d’exister.


Pankow pose le postulat que le corps est le contenant de l’histoire de l’individu. Offrir un 

espace par celui des modelages permet d’accéder à une temporalité. « L’homme, être spatial 

qui vit dans le temps, façonne et ouvre autour de lui l’espace qui, loin d’être un milieu neutre, 

est rempli de significations, se transforme et le transforme. » 
7

A l’entrée dans l’UHSA ces détenus deviennent des patients/détenus. Double statut, double 

cadre, double étiquette. Nous souhaitions rencontrer les hommes et les femmes, les individus, 

leur laisser la possibilité de se présenter autrement que par un diagnostic ou un numéro 

d’écrou. Mais l’hospitalisation permet également de décaler.


Face à un monde carcéral qui casse les repères du détenu pour lui en imposer de nouveaux 

(extérieurs à lui), l’UHSA va créer de nouveaux repères pour le patient, l’inviter sur une 

nouvelle scène.


Aussi, le village imaginaire a-t-il eu pour objectif de se rencontrer sur un espace différent. 


Le temps est décrit comme une ligne soit ouverte (droite) soit fermée (en boucle) . Il n’a 8

qu’une dimension. En détention, le temps carcéral est un temps arrêté  ; l’espace est réduit à 4 9

murs. Il offre néanmoins trois dimensions et permet plus d’interventions que le temps subi. La 

cellule aussi petite soit-elle permet des aménagements autonomes avec des coins organisés : 

coin cuisine, coin hygiène, coin nuit… Bien que diminué, l’espace apparaît être le seul des 2 

repères espace-temps maîtrisables ou réappropriables. Le temps pénal est fixé. Il est possible 

de diminuer sa peine par des RPS  ou demander une conditionnelle, mais ces démarches sont 10

moins maitrisables et pas toujours possible ou accessible, car soumises à l’autre.


	Madeleine	Caspani-Mosca,	L’expérience	du	temps,	l’espace	et	le	self,	les	lettres	de	la	SPF	2008/2	(N°20),	7

pages	21	à 	32.

	Madeleine	Caspani-Mosca,	L’expérience	du	temps,	l’espace	et	le	self,	les	lettres	de	la	SPF	2008/2	(N°20),	8

pages	21	à 	32.

	Le	temps	en	prison,	ENSEMBLEALAMAISON,	20/04/2020	:	http://www.linflux.com/monde-societe/le-9

temps-en-prison-1-2/

	Les	réductions	de	peine	sont	des	mesures	d’aménagement	temporel	de	la	peine.	Elles	ont	pour	effet	10

d’anticiper	la	sortie	du	dé tenu.



Lorsque l’espace et le temps carcéraux deviennent trop difficiles à vivre, empêchent de se 

sentir exister, le transfert (entre lieux de détention ) ou l’hospitalisation sont des recours qui 

créent une modification de l’espace et semblent agir sur le temps. Le village imaginaire est un 

espace malléable où l’on peut intervenir et redonner une temporalité. Les repères de temps et 

d’espace redonnés, l’individu peut se raconter. L’histoire peut reprendre.


La médiation en groupe mobilise également la relation et donc des mouvements autour de 

celle-ci. Qui est l’autre? Est-il différent, semblable ou même? Et comment me positionner 

dans ce groupe? Qui suis-je? Pachès identifie 3 fonctions essentielles à un groupe : 

l’apprentissage des codes sociaux qui vise l’intégration de l’individu dans la société, la 

construction de la personne issue de la différenciation de l’individu, l’apprentissage du vivre 

ensemble qui permet l’inscription de l’individu dans le lien social . On repère ainsi « être du 11

même », s’apparenter à chaque membre qui permet au groupe d’exister ; « se différencier de 

l’autre » qui permet la subjectivation du sujet « je » et « être en lien » avec l’autre dans la 

capacité à rentrer en relation.


Le village imaginaire fait écho à ce qu’ils trouvent en arrivant dans l’unité. L’UHSA se veut 

être un espace de soin en milieu carcéral qui offre néanmoins un espace de vie en collectivité 

et un isolement plus modéré. Pour la plupart de nos patients, cette vie en groupe sera une 

redécouverte, une découverte parfois d’un quotidien en relation avec autrui.


Le village imaginaire amène peu d’échanges interpersonnels. Pourtant le village parle, les 

créations racontent ; certaines apparaissent parce que d’autres existent…Il y a des échanges, 

des réponses via l’objet plus que par la parole. Nous prenons conscience au fur et à mesure 

des villages créés que nos productions sont intuitives. Elles ne sont pas pour autant le fruit du 

hasard mais répondent à la résonance de leurs propos ou des créations. Ferenczi parle 

également d’écho  qui permet de répondre en fonction de nos ressentis. Ce qui émerge selon 12

lui dans « l’ici et maintenant » vient de la rencontre du transfert du patient et du contre-

	Vincent	Pachès,	Construire	les	interactions	entre	individu,	groupe	et	socié té ,	dans	VST-Vie	sociale	et	11

traitements,	revue	des	CEMEA	2007/3	(n°95),	pages	22	à 	25.

	Du	tact	chez	Ferenczi	à 	la	résonance	chez	Nicolas	Abraham	Claude	Nachin	Dans	Topique	2001/3	12

(no	76),	page	s	87	à 	92

https://www.cairn.info/publications-de-Claude-Nachin--7421.htm
https://www.cairn.info/revue-topique.htm
https://www.cairn.info/revue-topique-2001-3.htm
https://www.cairn.info/revue-topique-2001-3.htm


transfert du thérapeute . Il prône une approche intuitive nécessitant l’analyse du contre-13

transfert et une participation active du thérapeute. C’est en ce sens que nous avons fait 

l’expérience de créer.


Sur 4 séances, nous proposons à un groupe fermé de co-construire leur village imaginaire.  

Apparaissent leurs idéaux ou leurs deuils, leurs créations ou leurs reproductions.


De l’argile (de 3 couleurs différentes au choix) pour modeler, une planche pour constituer 

l’espace du village et accueillir les productions, de la peinture pour peaufiner leurs créations ; 

le village imaginaire est prêt à être bâti.


Nous les accueillons ainsi: « Bienvenue sur le village imaginaire! Voici un espace pour se 

raconter. »


Michel arrive à l’UHSA après son passage à l’acte. Il est orienté vers l’ergothérapeute car il 

est malentendant ; il s’agit d’évaluer si la communication devient possible par la matière. Les 

séances en individuel sont alors privilégiées. Trop de bruits à la fois l’assourdissent et 

l’empêchent de saisir les conversations et donc d’y participer. Michel paraît atterré tant il 

semble confus et perdu.


Il se raconte plus aisément avec l’argile.	Les mots lui manquent mais il apprécie ces séances. 

Il s’exprime par la création et en raconte une histoire ; c’est tout naturellement que nous lui 

proposons le Village Imaginaire.


Pablo est très isolé et communique peu en détention. Il reste hermétique dans le service. Il 

semble assez méfiant, ne se livre que très peu lorsqu’on tente d’échanger avec lui.


Il répète inlassablement la même création dans le service, une grue en origami ; activité qui 

lui permet de s’isoler dont la seule chose qu’il peut en dire, c’est de l’avoir appris. Le village 

a pour but d’offrir un autre espace pour continuer l’évaluation, espérant que l’on puisse l’y 

rencontrer.


	La	contribution	de	Ferenczi	au	concept	de	contre-transfert,	«	Revue	française	de	psychosomatique	»	13

Luis	J.	Martin	Cabré ,	Henriette	Michaud.	



René est hospitalisé depuis longtemps. C’est l’ancien de l’unité.


Il est arrivé dans des conditions similaires à celles de Michel il y a plus longtemps. Il est assez 

isolé dans le groupe au sein de l’unité. L’objectif est de le remobiliser par l’imaginaire et dans 

la relation à l’autre à un moment où il apparait inquiet de perdre ses repères. Il est 

particulièrement angoissé par la perspective d’une cécité annoncée, le jugement en approche 

et le prochain départ pour la détention.


On lui propose ainsi un temps pour se mobiliser avec un groupe de patients et appréhender un 

autre sens que la vue.


A la première séance, le groupe se dit perdu sur le sens du village.


Chacun semble l’être à titre personnel. Ils sont tous en perte de repères. A Michel et René, on 

propose un nouveau lieu alors qu’ils ont déjà des difficultés à appréhender celui où ils doivent 

vivre.


Et Pablo est en groupe alors qu’il tente de rester isolé.


Le Village semble amener la contrainte de l’espace, du temps, du lien, de l’être là à un instant 

présent dans un lieu donné avec l’autre, et  dans un nouveau lieu.


Michel crée des animaux préhistoriques. René crée une piscine comme la sienne avant, 

moderne avec du liner noir. Dans les objets qu’ils déposent sur cet espace, ils projettent une 

temporalité très différente l’un de l’autre mais il y est question du passé. Le Village est 

déphasé.


Pablo crée une boulangerie « typiquement française ». Il vient de Guyane, il est arrivé en 

métropole par les transferts (de détention). Il ne connait pas le sol français. Il pose sa 

boulangerie à côté du Village sur la planche de modelage. Il créera toujours un support pour 

chaque élément mais le premier l’empêche d’emménager sur le village. Ses productions ne 

rentrent donc pas en contact avec l’espace du groupe.


Pendant les temps d’échange, il regarde par la fenêtre. Pourtant, il est bien présent au groupe, 

il entend ce qui se dit et semble y réagir par ses productions. Sur cette première séance, se 



dégage un fort sentiment de vouloir s’intégrer par ce qu’il produit tout en présentant une 

façade hermétique, une attitude détachée. Tout comme ses créations qui ne rentrent pas en 

contact avec l’espace commun, son regard est fuyant, nous n’avons pas de contact visuel. 

Mais sa tentative d’être un même, de s’identifier au groupe se perçoit par le type de créations 

qu’il modèle : des structures qui s’intègrent parfaitement dans le « décor ». L’appartenance au 

groupe en se différenciant à l’intérieur de celui-ci, lui permet alors de s’identifier comme 

individu et d’exister, de ne pas se mélanger.


On peut aisément voir le lien entre les différents participants du groupe et le groupe lui-même. 

« Le groupe permet à la personne de se construire ; la personne permet au groupe d’exister 

(…) un retour se fait également, le groupe valorisant alors ses membres » 
14

La psychologue crée une boite contenant des parchemins, des vivres, un héritage d’autres 

temps du village. « Une caisse laissée par les anciens habitants ». Le village est ainsi introduit 

dans une temporalité, non connue mais préexistante.


L’ergothérapeute crée une table d’orientation comme dans les lieux touristiques avec une 

boussole. Le village a un espace et des repères.


La psychologue se sent engloutie dans cette séance, engloutie par le vide ? Ils ne sont pas 

avec nous, ils ne se parlent pas, ils ne sont pas là. On crée les repères probablement en lien. Il 

semble que nous ayons tenté de rassurer ce groupe, de leur permettre de se situer. Nous 

compensons sur cette séance l’absence de temporalité et de monde commun.


Nous sommes tous perdus sur cet espace et dans ce groupe mais notre rôle de thérapeute nous 

amène à leur construire des repères.


En fin de séance, une fois que les objets ont été présentés au groupe, Michel parle de chez lui, 

René parle des vacances. Pablo écoute. Ils parlent du temps et de l’espace avant la détention. 

Ils se repèrent.


	Vincent	Pachès,	Construire	les	interactions	entre	individu,	groupe	et	socié té ,	dans	VST-Vie	sociale	et	14

traitements,	revue	des	CEMEA,	2007/3	(n°95),	pages	22	à 	25.



A la deuxième séance, Michel sert l’argile aux autres à peine arrivés ; il n’est pas disponible 

pour les échanges, s’agite, distribue la parole et l’interrompt, demande à faire… Il crée une 

voiture qui irait hors du village. Il la dépose à l’opposé de ses animaux préhistoriques. Le 

temps d’échange verbal est shunté, annulé. Il met en avant, lorsqu’on lui fait remarquer, sa 

baisse d’audition. Il peut entendre si on lui parle suffisamment fort chacun notre tour mais 

l’handicap semble lui permettre d’annuler la parole des autres dans le brouhaha qu’il crée.


René fait un château d’eau: « c’est essentiel au village ». Il le positionne en retrait. Il y en 

avait un vers chez lui. Il fait référence à des souvenirs qui semblent nostalgiques.


Entre les deux séances, la boulangerie a été déposée sur le village et se trouve en contact avec 

l’espace commun. Pablo a un petit rictus lorsque nous questionnons à ce sujet mais ne répond 

pas. Il crée une maison avec un sol en dessous. Il ne s’agit plus de la planche de bois, le sol 

est plus en lien au village puisque constitué d’argile.


Michel veut quitter, partir, être ailleurs. René et Pablo aménagent et apportent les éléments de 

base : l’eau et une demeure pour s’installer. 


L’ergothérapeute fait un arbre fruitier de toutes les argiles représentant toutes les saisons, il 

donne ce que l’on souhaite. La psychologue crée un potager.


On amène de quoi vivre sur le village. Nous posons quelque chose de l’enracinement. Nous 

nous ancrons en terre et nous leur donnons de quoi subsister sur le village. Nous nourrissons 

le groupe.


L’ensemble du groupe tente de s’installer sur cet espace où Michel essaie de fuir. Ils n’en sont 

pas au même temps de l’incarcération et n’envisagent pas les mêmes rapports à cet espace. 

Pour y emménager, faudrait-il que Michel accepte de perdre son chez lui à l’extérieur ?


La Troisième séance et avant dernière séance : On fait un point sur ce qui a été fait. Une 

histoire s’ébauche. Les animaux préhistoriques deviennent inquiétants pour le groupe car hors 

temps du village imaginaire. Les échanges du groupe semblent être réfléchissants pour Michel 

qui fait donc un moulin, quelque chose « à l’ancienne » mais pas de la préhistoire. Il entend le 



groupe et répond. Il module ses productions afin de s’ajuster aux autres. Il s’approche 

temporellement de cet espace. La communication semble possible d’objet à objet. Le groupe 

est un lieu de transformation de l’individu.  L’espace du groupe comme aire de 15

conflictualisation le confronte à l’altérité. Par l’effet miroir, le groupe-sujet  renvoie et 16

confronte l’individu à ses propres projections. Il agit comme un accélérateur du travail 

psychique.  L’individu appartient au groupe dans ce qui est du même et s’en suit un travail de 17

différenciation.


En réponse à Michel, l’ergothérapeute crée une porte qui symbolise le passage et la limite. 

Ces portes du temps permettent de différencier les temps et les espaces et de les laisser 

communiquer entre eux. Les animaux préhistoriques trouvent alors une place tout en restant 

différenciés du reste du village. Le village offre une contenance pour ses étranges créatures.


La psychologue crée également des éléments en lien avec l’eau. Elle peint une rivière sur la 

planche, des rochers, un castor et son abri, un pont pour traverser. Un espace de vie où l’on 

peut s’installer et circuler. L’eau amène quelque chose de l’ordre du mouvement tout en 

posant des espaces différenciés.


Pablo fait une baleine sur un piédestal en argile, comme dans un musée, qu’il installe sur 

terre.


Les créations se répondent mais ne se rencontrent pas encore. Les dinosaures parqués, 

d’autres êtres vivants peuvent apparaitre.


René fait un banc qu’il place au centre. Il fédère et invite le groupe.


Il évoque ses inquiétudes quant aux transmissions aux générations à venir. Il perd déjà la vue 

par moment. Aura-t-il le temps de les voir grandir, que pourra-t-il leur transmettre? Aura-t-il 

le temps? En s’installant avec les autres sur le village, réalise-t-il qu’il n’est plus chez lui et le 

temps qui y passe sans lui ?


	Vincent	Pachès,	Construire	les	interactions	entre	individu,	groupe	et	socié té ,	dans	VST-Vie	sociale	et	15

traitements,	revue	des	CEMEA,	2007/3	(n°95),	pages	22	à 	25.

	Kaës	René ,	Le	groupe	et	le	sujet	du	groupe.	1993.	Paris	:	Dunod.16

	Monique	Donaz,	L’é tayage	groupal,	recueil	de	textes,	formation	Ergothérapie	en	psychiatrie,	Lyon	2005.17



Nous sommes allées les convoquer sur deux axes. Ou est-ce eux qui nous ont convoquées sur 

leur problématique d’espace et de temps ? Leur perte de repères a fait écho. Elle est venue 

résonner en nous, nous amenant à répondre de manière intuitive à leur manque, leur perte. 

Nos créations ont elles-mêmes résonné chez eux, ramenant des histoires, des souvenirs, des 

mots et permettant de se repérer. Serge Hefez décrit les processus de transfert et de résonance 

comme l’appareil psychique du thérapeute qui est mis à disposition pour accueillir, recevoir, 

héberger des éprouvés, voire des pensées irreprésentables transmises par les patients . Le 18

passage par la matière permet de transformer la matière brute, siège des perceptions et de la 

sensorialité en objet, siège de la représentation primaire puis en mots, siège de la 

représentation secondaire. La relation transférentielle / contre-transférentielle apporte une 

réponse par la transformation de la représentation primaire de l’objet-patient en celui de 

l’objet-thérapeute.


« La résonance est à la fois outil technique et outil diagnostique. La relation thérapeutique 

devient un processus circulaire d’influence réciproque entre le contre-transfert du thérapeute 

et le transfert du patient modulés l’un par l’autre. »  . Les résonances émotionnelles perçues 19

par le thérapeute deviennent un outil.


Nous avons créé à chaque séance en fonction du non-verbal perçu, de l’ambiance, de 

l’atmosphère. 


	Serge	Hefez,	Contre-transfert	et	résonance	:	le	thérapeute	en	présence	du	patient,	Cahiers	critiques	de	18

thérapie	familiale	et	de	pratiques	de	réseaux,	2010/2	n°45,	pages	157	à 	169.

	ibid19



Présentation conceptuelle du processus thérapeutique du village imaginaire


Agir : Médiation


CREATION





Processus de 


création/transformation	 Résonance/Restitution	 


                                                 Contre-transfert


                       PATIENT	 THERAPEUTE


	 Transfert


La quatrième et dernière séance :




C’est la dernière séance, le dernier temps avant de se quitter.




Une certaine émotion est présente chez Michel et René. Michel ne peut parler, l’émotion est à 

la limite de le déborder. 


René ne peut créer. « Ce n’est pas possible » …de se séparer, de mettre un terme au village 

imaginaire, au groupe, à l’hospitalisation ? Ils savent qu’ils vont quitter cette fois-ci.


La psychologue crée un personnage qui observe, assis sur un ponton. Un arbre pour 

accompagner le banc sur la place du village. On s’approche, soutient le groupe.


Pablo crée des routes, des ronds-points. Il permet aux habitants du village d’emprunter des 

directions différentes. Il va vers le groupe et permet de se retrouver. Ses plaques d’argile qui 

le séparent habituellement du groupe, de tout contact, sont utilisées sur cette séance comme 

lien, comme chemin que les autres peuvent emprunter. L’ergothérapeute crée alors un 

transport public : un bus qu’elle installe sur cette route, objet réponse à cette prise de contact.


Pablo semble moins méfiant, partageant l’espace avec l’ensemble des autres membres du 

groupe. A son tour, il déplace sa baleine sur l’eau créée par la psychologue. Il accepte que 

l’ergothérapeute roule sur ses routes ainsi que Michel qui y déplace sa voiture. Pablo pourra 

exprimer son plaisir à « jouer » (playing) sur le village. Nous nous trouvons dans l’espace 

transitionnel de Winnicott où le monde interne se symbolise, rencontre l’extérieur. Il semble 

avoir acquis plus de souplesse dans sa relation à l’autre. Cet espace intermédiaire lui a offert 

un espace pour apprivoiser le lien et permettre la rencontre. Il n’y a pas de risque à l’endroit 

du village imaginaire. 


Pablo n’a pas foulé le sol de la Métropole mais s’est installé sur le village imaginaire.


Michel a rejoint la temporalité du groupe ; il ne semble plus déphasé comme à son arrivée où 

le choc carcéral avait stoppé le temps. Le passage à l’acte et la rupture de vie l’avaient sidéré.


Il est dans l’émotion, quitter le groupe semble difficile. Il manipule le moulin auquel il casse 

les pâles. Il casse de nouveau, comme un acting-out , avant de quitter. Il hésite mais le 20

conserve. Il crée ensuite un puits : « je suis resté dans l’eau ». Il est sortant de l’UHSA vers 

une entrée en détention. Pour tous il s’agit de quitter ces lieux, ce village, l’UHSA, pour 

retourner vers une institution carcérale qui n’offre pas les mêmes possibilités de prises sur 

l’environnement et qui symbolise un autre espace/temps du processus judiciaire, dans leur 

histoire de vie.  Aller sur le village imaginaire, c’est un peu sortir, ou entrer dans un autre lieu 

	20



pour s’y redécouvrir. Faire une pause pendant l’incarcération, prendre de la distance, 

reprendre le cours de sa vie de manière à penser ce qu’il s’est passé, ce qui va suivre.


Le village imaginaire propose un lieu à habiter, un lieu où exister. « L’expérience du village 

imaginaire semble ainsi permettre d’accéder de nouveau à un vécu interne ; vécu de manque, 

de carence, de vide qui est cependant pris en compte et qui commence à être élaboré. 

Retourner dans un village, fût-il imaginaire, c’est réapprendre à jouer, c’est se rencontrer de 

nouveau sur ce qui symbolise un espace social. C’est convoquer ce qui fait impasse et a 

conduit à la peine privative de liberté. Sortir de prison, même en imagination, permet aux 

dimensions d’espace et de temps d’être récupérées. » 
21

 


Au cours de ces 4 séances, nous nous sommes saisies de nos ressentis, de notre écho, de ce 

qui faisait résonance en nous de leurs discours, leurs silences, leurs attitudes non-verbales 

pour créer, amener une autre forme d’échange, de communication, un autre langage. Ce 

groupe en apparence figé à la première séance, perdu dans le temps et l’espace a pu retrouver 

des repères. Il leur est alors possible d’amener un déroulé, une évolution à leurs créations, une 

histoire. Ils ont pu se saisir de nos propositions et finalement des leurs. Le village créé semble 

avoir pris vie. Michel a rejoint le rythme du groupe, Pablo a pu bouger sur le village, être en 

relation sans méfiance. 


René n’a pu poursuivre sur cette dernière rencontre, il semble avoir déposé ce qui faisait sa 

vie d’avant, le deuil d’une vie avec une difficulté à imaginer son avenir tant par une 

temporalité judiciaire qui l’arrête qu’une cécité qui elle, par contre, progresse et s’installe.


Pendant les séances, nos créations nous permettent d’être en interaction. Les thérapeutes 

écoutent ce qui se dit par la communication non-verbale, par la création, par les quelques 

mots lâchés. Nous nous imprégnons de l’ambiance et créons en réponse.


Le village imaginaire est devenu un révélateur d’impasses existentielles. Un autre lieu où agir. 

Mais un lieu où l’on va tenter de penser. On y transforme de l’informe. Cet espace nous est 

apparu comme un moyen d’amener un processus de changement de la matière, du matériel et 

de l’espace. Différemment de ce qu’on l’on met généralement en place en détention ou en 

	Lesueur,	M.	&	Cauvy,	C.	(2021).	De	l’incarcération	à 	l’hospitalisation	au	sein	d’une	UHSA.	Le	Journal	des	21

psychologues,	391,	67-72.		https://doi.org/10.3917/jdp.391.0067



hôpital, nous n’avons convoqué ni passage à l’acte, ni maladie et peu de parole. Et on y joue 

toujours sérieusement . « Chacun d’eux, poète ou enfant, précise Freud, crée un monde à son 22

idée, ou plutôt arrange ce monde d’une façon qui lui plait […]. Il joue sérieusement. » 
23

 




Références bibliographiques :


- Bailly R, Le jeu dans l’œuvre de Winnicott dans ENFANCES et PSY 2001/3 (n°15), 

pages 41 à 45.


- Barbin M-C, Quand les mots manquent ... la violence explose : essai sur le passage à 

l'acte (2011)


- Bokanowski, T, « Sándor Ferenczi et la clinique des cas dits « difficiles » », Revue 

française de psychanalyse, vol. 75, no. 2, 2011, pp. 391-404.


- Caspani-Mosca M, L’expérience du temps, l’espace et le self, les lettres de la SPF 

2008/2 (N°20).


	Freud	S,	«	La	création	litté raire	et	le	rêve	éveillé 	»,	dans	L’Inquié tante	é trangeté 	et	autres	essais,	Paris,	22

Gallimard,	1975.

	Bailly	Rémy,	Le	jeu	dans	l’œuvre	de	Winnicott	dans	ENFANCES	et	PSY	2001/3	(n°15),	pages	41	à 	45.23



- Donaz M, L’étayage groupal, recueil de textes, formation Ergothérapie en psychiatrie, 

Lyon 2005.


- Dupouey, L, « De « L’Antre-Jeu » à « L’Entre-Je », perspectives théoriques des 

groupes thérapeutiques à médiation corporelle auprès d’adolescents », Enfances & 

Psy, vol. 76, no. 4, 2017, pp. 14-24.


- Freud S, « La création littéraire et le rêve éveillé », dans L’Inquiétante étrangeté et 

autres essais, Paris, Gallimard, 1975.


- Jacquet M.M. Nguyen K-C. Malandain C. Chambellan S. Slavin F et al. Le test du 

village. Bulletin de psychologie. 439, tome 52 (fasc. 1) ; 1999.


- Hefez S, Contre-transfert et résonance : le thérapeute en présence du patient, Cahiers 

critiques de thérapie familiale et de pratiques de réseaux, 2010/2 n°45, pages 157 à 

169.


- Kaës R, Le groupe et le sujet du groupe. 1993. Paris : Dunod.


- Lesueur, M. & Cauvy, C. (2021). De l’incarcération à l’hospitalisation au sein d’une 

UHSA. Le Journal des psychologues, 391, 67-72.  https://doi.org/10.3917/

jdp.391.0067


- Marchetti A-M. Le temps infini des longues peines. Saint-Arand-Montrond : Plon; 

2001.


- Mucchielli R. Le jeu du monde et le test du village imaginaire. Paris : Presses 

universitaires de France; 1960.


- Pachès V, Construire les interactions entre individu, groupe et société, dans VST-Vie 

sociale et traitements, revue des CEMEA 2007/3 (n°95), pages 22 à 25.


- Roussillon R. L’objet « médium malléable » et la réflexivité in Roussillon R. Le 

transitionnel, le sexuel et la réflexivité. Paris: Dunod ; 2009 : 37-50.


- Villerbu LM, Pignol P. La médfiation projective : des techniques projectives à la 

guidante projective, in DOUVILLE O. Les méthodes cliniques en psychologie. Paris : 

Dunod. ;2006.


- Winnicott D.W. Jeu et réalité. Paris : Poche ; 2015.


Site internet :


https://doi.org/10.3917/jdp.391.0067
https://doi.org/10.3917/jdp.391.0067


- Le temps en prison, ENSEMBLEALAMAISON, 20/04/2020 : http://

www.linflux.com/monde-societe/le-temps-en-prison-1-2/


